

# **्रका** । सिया भि. कुष. मू. कि. किष. मी. धेषा आप प्राप्ती र प्रीट. ट्रीया.

वुष्यस्ययाःग्रीःसःस्वरं लेखान्यःयः वर्षयाकाःस्री

The Stream of Blessings
The Heart Essence of the Practice
of the Fivefold Path of Mahamudra

### Published by

Drikung Kyobpa Choling

1600 Sheridan Place

Escondido CA, 92027

**USA** 

2011







© (†) (\$) (a) Except where otherwise noted, this work is licensed under http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/

| Introductory Prayers                    |
|-----------------------------------------|
| Bodhisattva Motivation                  |
| Refuge and Bodhicitta                   |
| The Four Immeasurables                  |
| Seven-Limbed Prayer                     |
| Initial mantras6                        |
| The Common Preliminaries (Ngön Dro)     |
| The Uncommon Preliminaries (Ngön Dro)   |
| Part I: Going for Refuge                |
| Part II: Vajrasattva Practice           |
| Part III: Mandala Offering              |
| Part IV: Guru Yoga31                    |
| The Fivefold Mahamudra Practice         |
| Part 1: Bodhicitta, the Special Ngöndro |
| Part 2: Yidam Practice                  |
| Part 3: the Four Kayas Guru Yoga        |
| A. The Practice of the Nirmanakaya53    |
| B. The Practice of the Sambhogakaya 57  |
| C. The Practice of the Dharmakaya61     |
| D. The Practice of the Svabhavikakaya   |
| Part 4: The Practice of Mahamudra       |
| Part 5: The Practice of Dedication      |
| Ending Mantras                          |
| Auspicious and Dedication Prayers       |

# **Introductory Prayers Bodhisattva Motivation**

**७। ।** प्रद्याः अस्टः चरः द्वेदः प्रदेः द्या वार्द्रदः प्ररः द्वेदः प्रदेः चर्यायाशा

### ८८.जिया

DHAG- LA DANG-WAR JYE-PAY-DRA/ NÖE-PAR JYE-PAY GEG/ THAR-PA DANG THAM-CHE KHYEN-PAY BAR-DU CHÖE-PAR JYE-PA TAM-CHE KYI TSO JYE-PAY/ MA NAM KHA DANG NYAM-PAY SEM-CHEN TAM-CHE DEWA DANG-DEN/

All mother sentient beings, limitless as the sky, especially those enemies who hate me, obstructors who harm me, and those who create obstacles on my path to liberation and all-knowingness; may they experience happiness,

द्रुष:स्रु:क्र्य:सर:वी बुब:लब:चश्चक:रः। क्रुच:चर्न्नल:र्नर:वेला क्रुर:र्नु:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्रुच:स्

DHUG-NYAL DANG DREL/ NYUR-DU LA-NA ME-PA YANG DAG-PAR DZOG-PAY JYANG-CHUB RINPOCHE THOB-PAR-JYA// (3X)

and be separated from suffering. I will quickly establish them in the state of the most perfect and precious Buddhahood. *Repeat this three times*.

## देवै केन नुष्या अप्यामुक्ष ग्री वर नुष्या स्वाप्येन वासुस्र नवो व व्याप्योवा

DEI CHE-DU SANG MA-GYE KYI BARDU LU-NGAG YI-SUM GEWA-LA KOL/

Thus until I achieve enlightenment, I perform virtuous deeds with body, speech and mind.

याविदे नरातुः सुर्यारमा प्येतः मासुर्यातमो नाया नर्गोत्य।

MA-SHEI BARDU LU NGAG YI-SUM GEWA-LA KOL/ Until death, I perform virtuous deeds with body, speech and mind.

रुषाने सेट द्रषा वर्त्वुट हो हो सार्थर न उद्या द्यी वर न पुरा राष्ट्री वासुस

नवी न यान में या

DU DE-RING-NE SUNG-TE NYI-MA SANG DA TSAM-GYI BARDU LU NGAG YI-SUM GEWA-LA KOL/

From now, until this time tomorrow, I perform virtuous deeds with body, speech and mind.

### Refuge and Bodhicitta

য়ৼয়৾য়য়ড়য়৻ঽৼ৾য়ৢয়য়য়ৣয়ড়ৢয়য়য়৻৻য়ঀ

SANG-GYAY CHÖ-DANG TSHOG-KYI CHOG-NAM LA/ To the Buddha, Dharma, and Sangha

वुरक्तावरपुष्ठावर्वाक्षुमुवर्वासुरस्री

CHANG-CHUB BAR-DU DAG-NI KYAP-SU CHI/ I go for refuge till Enlightened.

यन्यायो ह्युव संयास यश्चीस पर पर पर पर पर सम्बन्ध

DAG-GI JYIN-SOK GYI-PAY SO-NAM KYI/ May I, through virtues, such as giving,

वर्मे.ज.तथ.हीर.शरश.मिश.वर्मेय.तर.पूर्य ३४.जथ.मश्रिश.रर.।

DRO-LA PEN-CHIR SANG-GYAY DRUB-PAR SHOG// Attain Buddhahood for others' sake. *Repeat three times*.

#### The Four Immeasurables

यात्रयायात्रयः नदः यद्गयायदे स्रोधयाः उत्रच्च स्रायाः उत्। यदे । यदे

### ८८.जैब.तर.चीर.कुय

MA NAM-KHA DANG NYAM-PAY SEM-CHEN TAM-CHAY May all mother sentient beings, boundless as the sky, DE-WA DANG DE-WAY GYU-DANG DEN-PAR GYUR CHIG/have happiness and the causes of happiness.

## <u> बैया. यर्जल. २८. बैया. यर्जल. कु. कै. २८. यंज. यर. की. २. व्या</u>

DUG-NGAL DANG DUG-NGAL GYI GYU-DANG DRAL WAR GYUR CHIG/

May they be liberated from suffering and the causes of suffering.

DUG-NGAL MEY-PAY DE-WA DANG MI-DRAL WAR GYUR CHIG/

May they never be separated from the happiness which is free from sorrow.

উঝ'ঝর'মাঝুঝ'ব্দ।

NYE-RING CHAK-DANG NYI-DANG DRAL-WAY TANG-NYOM LA NE-PAR GYUR CHIG//

May they abide in the state of equanimity, free from the closeness and distance of attachment and aversion.

Repeat three times.

### Seven-Limbed Prayer धुमा तर्क्यान न्दास्य केंद्र स्ट्रीम् स्याप्त स्थापन

CHAG-TSHAL WA-DANG CHÖ-CHING SHAG-PA-DANG/ By homage, offerings, confessing,

JE-SU YI-RANG KUL-SHING SOL-WA YI/Rejoicing, requesting, beseeching,

GE-WA CHUNG-ZAY DAG-GI CHI-SAG-PA/ Even the small merit I have gathered,

वश्रश.१८. ह्र्योश.तपु.चैट. क्ये. त्रीर. पर्नुप्र

THAM-CHE ZOG-PAY CHANG-CHUB CHIR-NGO-O// I dedicate all of this To attain complete Enlightenment.

#### **Initial mantras**

Sanskrit alphabet mantra

अँषाष्प्रा केषी केषी स्टेरी रासीकाली स्ट्री

OM A-AA I-II U-UU RI-RII LI-LII E-EE O-AU AM-AH শ্বিশ্ৰম্ভ্ৰে

KA-KHA GA-GHA-NGA/ TSA-TSHA DZA-DZHA-NYA/ ਰ'ଢ਼'ਰ'ਛ਼'ঙ়া দু'ਝ'ና'ਙ਼'ঙ়া

TRA-THRA DRA-DHRA NA/ TA-THA DA-DHA-NA/

PA-PHA BA-BHA MA/ YA-RA LA-WA/

पाम्यान्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त

SHA-KHA SA-HA KHYA-SVA-HA (3X)

Mantra of Interdependent Origination

ॲंप्पे:इंग्र-ने:रु:प्र:ब्रु<sup>-</sup>य-ने:रु:हे:प्रृङ्गःब्र्यानेंर्डःय-ना

OM YE DHAR-MA HE-TU PRA-BHÃ-WA HE-TUN-TE KHÃN TA-THÃ-GA-TO HYA-WA-DAT/

ॸॖ॓ॱॸॣॖॖॡॖॱऒ॔ॱढ़ॆॱॸ॔ॱॾॖॱऒॱॷऀॱय़ॗॱॸऀॱऒॱॸॗॱॶॱॴॱॾॵॱॺॗॗॱॸॗऻऻॱ<sup>॔</sup>ॺॸॱॿऻॶऒ

TE-KHÃNY-TSA YO NI-RO-DHA E-WAM WÃ-DI MA-HÃ SHRA-MA-NA YE SWÃ-HÃ/ (3X)

OM BAZRA SATTWA SA-MA-YA/ MA-NU PA-LA-YA/ BAZRA SATTWA TE-NO-PA TISH-TA/ DRI-DHO ME BH-AWA/ SU-TO KHYO ME BHA-WA/ SU-PO KHYO ME BHA-WA/ ANU RAK-TO ME BHA-WA/ SAR-WA SI-DDHI ME PRA-YAT-SHA/ SAR-WA KAR-MA SU-TSA ME TSI-TTAN SHIR-YA KU-RU HUNG/ HA-HA HA-HA HO/ BHA-GA-WAN SAR-WA TA-THA-GATA/ BAZRA MA ME MUN-TSA/ BA-ZRI BHA-WA/ MA-HA SA-MA-YA SATTWA AH//

# क्षें राष्ट्रा माराष्ट्रा माराष्ट्र माराष्ट्र

OM SAM-BHA-RA SAM-BHA-RA BI-MA-NA-SA-RA MAHA DZAM-BHA HUNG (3X)

ড়৾৾৽য়ৣ৾৽য়য়ৢ৽য়য়৾৽য়৽য়৽য়ৣ৽য়য়৽য়ৣ৽য়য়ঀৢয়৽

OM SMA-RA SMA-RA BI-MA-NA SKA-RA MA-HA DZA-BA HUNG PHAT (3X)

**ॐ.राष्ट्री.र.राष्ट्री.र.रा.२.ह.री. हैं.सप**। जयनाशिया

OM SAM-BHA-RA SAM-BHA-RA MA-HA DZA-BU HUNG PHAT (3X)

### **Introductory Prayers**

র্ব্র-স্থোমারী

Mala blessing mantras

औं रुक्षें रास्राहे सु सह पा हु यत्। यन मासुसा

OM RU-TSI RA-MA-NI PHRA WAR-TA-YA HUNG PHAT (3X) ঐতিহ্যু বৃহী পুত্ৰ শুধুমা

OM HRI PADMA NIR-TI-SWA-RI HUNG (3X)
র্জাজ্বর্ত্ত্বা নক্তাস্থানক্ত্র্বানক্ত্র্বা

OM AH HUNG (108X)

The Stream of Blessings
The Heart Essence of the Practice of the Fivefold Path of Mahamudra

तत्तुं.गीर.ता ।लय.शॅश.चर्कैर.तर.चश्श.तश.चटेच.श्चोश.भूरिशा ।

क्रीश.ट्यूरश.तदुःशहुता ।चिश्चेच.श.केंद्र.श्चा.भुँश.तदुःतिचा.कें.शु । पर .खंत.बूँथ.शह्ट.केंता.च.

क्षश.ट्यूरश.तदुःशहुता ।वाश्चेच.श.कंद्र.श्चा.भुँश.तदुःतिचा.कें.शु । पर .खंत.बूँथ.शह्ट.केंता.च.

हूर.कृश.तदिः वृ.शकु.तशा ।चर्शेचश.तदुःशुर.त््राच्चा.शूर.चीच.तर.उटेटा ।कृश.गीथ.चिश्च.घ्चा.इ.ह.

कुश.चंर.दृश्चा.तदिः वृ.शकु.तशा ।चर्शेचश.तदुःशुर.तृ.ट्शा.कृश.कें.केंद्र.खेशा ।श्चेत.केंद्र.खुरा.चेंद्र.श्चेत.व्या.च्या.वु.

कुश.चंर.वहेच.जूर.शहु.तशा ।चर्शेचश.तदुःशुर.शूर्यःशुर.चुर.श्चेच.तर.विद्यः वृश्चा ।श्चेत.कंद्र.खुरा.चु.चु.चु.वु.

Embraced by the pure, self-arisen Vajradhatu mother, joined in the Dharma of unchanging great bliss, in the union of method and awareness, with the implements of the Sambhogakaya Dharmakaya Vajradhara, please be seated on the crown of my head. From the ocean of milk of the 84,000 collections of Dharmas, You churned the essence, which is called the Holy Fivefold Dharma, I bow down before Phagmodrupa, the skillful one who showed the the unsurpassable path though which the fortunate ones attain the realization of Vajradhara in one lifetime.

The natural mode of existence of all phenomena is the central understanding of the Buddha, the innate, spontaneously-arisen Mahamudra. The nature of the mind is revealed by the victorious Drikungpa. Father, your heart sons, and the lineage gurus, please protect us.

### The Common Preliminaries (Ngön Dro)

The common preliminaries, the four thoughts which turn the mind towards Dharma, are the beginning of the practice of the Fivefold Path of Mahamudra.

KYE-MA/ DAL-JYOR DI-NI SHIN-TU NYE-PAR KA/ Alas! This human body with leisure and opportunity is acquired with great difficulty.

KYE-BU DON-DRUB THOB-PAR GYUR-PA LA/ Through it, the meaning of life can be achieved.

GAL-TE DI-LA PHAN-PA MA-DRUB NA/ If I fail to accomplish this benefit

CHI-NE YANG-DAG JYOR-WA GA-LA GYUR/how shall I ever obtain this perfect opportunity again?

DI-DRA'I LÜ-DI MI-TAG CHI-WAR NGE/ A body such as this is impermanent and will surely die.

# मर्दिन्यम् कुरमीयायन्यायवे सम्योगविदा ।

NÖ-MANG LUNG-GI BE-PA'I MAR-ME SHIN/ This life is imperiled like a butter lamp extinguished by the wind.

KE-CHIG MI-TAG JIG-PA'I CHÖ-CHEN TE/ Phenomena are momentary, transient and perishing.

DRO-DRUG GANG-GI NE-SU KYE-GYUR KYANG/ Birth in any of the realms of the six classes of beings

DE-WA'I GO-KAB MA-CHI DUG-NGAL GYU/ Allows no chance for happiness, but rather is the cause of suffering.

DI-DAG KAR-NAG GYU-DRE LE-YIN CHIR/ Because such births are the result of positive and negative karmic processes of cause and result,

THAR-DÖ MI-GE PONG-SHING GE-WA DRUB/ Those who aspire to liberation should abandon nonvirtue and accumulate virtue.

One should reflect on the meaning of these teachings.



### The Uncommon Preliminaries (Ngön Dro)

#### I: Going for Refuge

The first uncommon preliminary is "Going for refuge."

RANG-DUN SENG-TRI PE-MA NYI-DAY TENG/ In front of myself on a lion throne with a lotus, sun and moon,

TSA-WAY LA-MA DOR-JE CHANG-GI KU/Sits the root Lama in the form of Vajradhara.

NGO-SANG DOR-DRIL NOL-DZIN RIN-CHEN GYEN/ He is sky-blue in color, holding a vajra and bell crossed at the heart and adorned with jewels.

NGE-PA NGA-DEN LONG-KU'I NGANG-TSHUL CHEN/ He possesses the five certainties and appears in the Sambhogakaya form.

GYÜ-PA'I LA-MA NAM-DANG THAB-CHIG SHUG/ He is surrounded by the lineage Lamas.

DUN-DU YI-DAM YE-SU SHA-KYA THUB/ In front is the yidam, to the right is Shakyamuni

ক্রুব:দু:দুঝ:র্ক্রঝ:বার্থর:দু:দুর:ঝ্রেঝ:শ্লুম্

GYAB-TU DAM-CHO YON-DU JYANG-SEM KOR/ In the back is the holy Dharma, to the left are the bodhisatvas.

श्चर भ्रेंर पे रवा केंबर शुर कु वर्षे वर्भेर।

ME-KOR YI-DAM CHÖ-SUNG GYA-TSÖ KOR/ The base of the throne is surrounded by an ocean of Yidams and Dharma Protectors.

Praise

নর্মুদ্রমারী

## 

JE-SANG-GYE THAM-CHE DÜ-PA'I KU/Lord, Embodiment of the all the Buddhas,

DOR-JE DZIN-PA'I NGO-WO NYI/ The actual nature of the Vajra-holder, দুর্শার অর্ক্রশাবাধ্যমান্ত্রীস্কানান্ত্র

KON-CHOK SUM GYI TSA-WA TE/ Root of the Three Precious Jewels, ন্নু'ম'রুমম'ঝ'ধুনা'়বর্ত্ত্ব'নামুহিন্। ।

LA-MA NAM-LA CHAG-TSAL TÖ/I praise and prostrate to the Lamas.

Refuge Prayer ५६ंशःसु:चु:चवे:सुनसःवर्ग्नेही

# वःश्राः सः वक्कुनः व्याः याः प्रान्यः याः प्रान्यः वर्षे ।

SANG-GYE CHÖ-TSOG DAM-CHEN GYA-TSO LA/Buddhas, Dharma, Sanghas, and the ocean of samaya holders, মুন্ম্ব্র্ম্ম্র্র্ম্ম্র্র্ম্ম্র্র্ম্ম্র্র্ম্ম্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ব্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ন্র্ম্ন্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্ম্ব্র্

LU-NGAG YI-SUM GU-PA'I KYAB-SU CHI/ We go for refuge with reverent body, speech, and mind. নুমানুমান্যাবাদ্ধান্ত্রনা

Recite and count the refuge prayer.



Vajrasattva

#### Part II: Vajrasattva Practice

The second uncommon preliminary is Vajrasattva meditation and recitation.

RANG-GI CHI-WOR PE-DA'I DAN-GYI TENG/

On the crown of my head, on a lotus and moon seat,

HUNG-KAR LE-JYUNG DOR-JE SEM-PA KAR/

Stands a white syllable HUNG from which arises white Vajrasattva.

DOR-JE DRIL-DZIN SEM-KYIL LONG-KU'I CHE/

Sitting in the Bodhisattva position, he holds a vajra and bell and wears the garments and ornaments of the Sambhogakaya.

DAM-YE YER-ME SAL-WA'I THUG-KA-RU/

The commitment being and wisdom being are inseparably united.

DA-TENG HUNG-KAR NGAG-TRENG YE-KOR LE/

At the heart is a moon disk upon which stands a white HUNG sencircled by the mantra, rotating to the right.

#### WÖ-TRO DRO-DRIB JYANG-SHING GYAL-KUN GYI/

From the seed syllable and mantra light radiates, which purifies the obscurations of all beings,

#### JYIN-LAB DÜ-TE SA-BON NGAG-LA THIM/

And returns the blessings of all the Buddhas, which dissolve into the seed syllable and mantra.

DE-LE DÜ-TSI'I GYUN-BAB RANG-NYI KYI/

From that flows a stream of nectar,

#### CHI-WO NE-SHUG LU-NGAG YI-SUM JYANG/

Which enters the crown of my head, purifying my body, speech, and mind.

थे'मे'ममुःपदे'म्दशम्बर्भमार्थमात्यत्रह्म

Recite and count the hundred syllable mantra.

OM BAZRA SATTWA SA-MA-YA/ MA-NU PA-LA-YA/ BAZRA SATTWA TE-NO-PA TISH-TA/ DRI-DHO ME BH-AWA/ SU-TO KHYO ME BHA-WA/ SU-PO KHYO ME BHA-WA/ ANU RAK-TO ME BHA-WA/ SAR-WA SI-DDHI ME PRA-YAT-SHA/ SAR-WA KAR-MA SU-TSA ME TSI-TTAN SHIR-YA KU-RU HUNG/ HA-HA HA-HA HO/ BHA-GA-WAN SAR-WA TA-THA-GATA/ BAZRA MA ME MUN-TSA/ BA-ZRI BHA-WA/ MA-HA SA-MA-YA SATTWA AH//

**지밀지** 

After that:

क्षेत्रःक्र्यात्रःक्ष्रेंचत्रःचित्रेदेश्चेत्र्यःच्याच्यायःचनुत्रःध्या ।

NYE-TSOG TOB-ZHI'I GO-NE SHAG-GYI PAY/ Through laying aside my faults by the means of the four powers,

र्द्र-अंअअ:रव:रक्केंश:ईवा:स्ट्र-स्वेव:यदे:क्र्वाया ।

DOR-SEM RAB-GYI DIG-TUNG DRIB-PA'I TSHOG/

Vajrasattva is very pleased. He declares, "Your accumulated transgressions

येवायायरान्वा डेयावायरान्य वश्चयायरे सेन्।

LEG-PAR DAG-TSE NANG-WA TSAL-WA'I MÖ/ And obscurations are completely purified.î ম্ন্থেন্দ্রমান্থ্যসূত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্ত্রিমান্

RANG-LA THIM-PE YER-ME NGANG-DU SHAG/ Vajrasattva then dissolves into myself and we abide the state of inseparability.



### Part III: Mandala Offering

यश्चित्रःस। सष्ट्रेयःवर्त्वयःचःद्री ।

The third uncommon preliminary is the offering of the mandala.

DUN-DU MAN-DAL U-SU RIN-CHEN TRIR/

In front of myself in the center of the mandala is a jeweled throne

TSA-WE LA-MA DOR-JE CHANG-GI KU/

Upon which sits the root Lama in the form of Vajradhara.

NGO-SANG DOR-DRIL NOL-DZIN RIN-CHEN GYEN/

He is sky-blue in color, holding a vajra and bell crossed at the heart and adorned with jewels.

NGE-PA NGA-DEN LONG-KU NGANG-TSHUL CHEN/

He possesses the five certainties and appears in the Sambhogakaya form

GYUE-PE LA-MA NAM-DANG THAB-CHI SHUG/

He is surrounded by the lineage Lamas.

ME-KOR YI-DAM CHÖ-SUNG GYA-TSHÖ KOR/

The base of the throne is surrounded by an ocean of Yidams and Dharma Protectors.

বর্মুর্মারী

Praise

JE-SANG-GYE THAM-CHE DÜ-PA'I KU/ Embodiment of the all the Lord Buddhas,

DOR-JE DZIN-PA'I NGO-WO NYI/ The actual nature of the Vajra-holder, ১শাঁর অর্ক্রমানাধ্যুমান্ত্রীস্ক্রমানাধ্যুমান্ত্রী

KON-CHOK SUM GYI TSA-WA TE/Root of the Three Precious Jewels,

न्नु सः इस्र राजा धुना वर्षका वर्षेत्।

LA-MA NAM-LA CHAG-TSAL TÖ/ I praise and prostrate to the Lamas.

Offering the Mandala सङ्ग्यान्द्रसासुन्यसुन्यानादी

The actual offering of the mandala.

अ.चल्रे.श्रॅ्अ.क्र्अ.च्रुयाय.प्रेट.श्र.प्रेया.चग्र्या ।

SA-SHI PÖ-CHÜ JYUG-SHING ME-TOG TRAM/ The foundation is anointed with perfume and is scattered with flowers.

रे र्या मुराय है है नुष्य यमुक्य या वरी

RI-RAB LING-SHI NYI-DAY GYEN-PA DI/ It is adorned by Meru Mountain the four continents, the sun and moon,

सदसःक्तुसःबेदःयःद्येग्रसःहेःसुयःवःधेस। ।

SANG-GYAY SHING-LA MIG-TE PHUL-WA YI/ By offering this mandala as a field of enlightenment,

वर्चे गुन्र इय नग बिर र हें र धर वेंग

DRO-KUN NAM-DAG SHING-DU CHÖ PAR SHOG/ May all of beings fully enjoy the perfect pure land মুনামুঝার্মান্মনার্মান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্রামান্ত্র

KU-SUM YONG-DZOG LA-ME TSHOG-NAM LA/
To the assembly of the Lamas fully perfect in the three kayas,

धुः बरः ग्रायरः ग्रायुक्षः देः प्रविषः केदः ग्रीयः अर्केद्।

CHI-NANG SANG-SUM DE-SHIN NYI-KYI CHÖ/ I make outer, inner, and secret offerings in the state of suchness.

यनमायुर्यायें रसार्श्वेन सूर स्वेन पेरिया महियाया

### DAG-LU LONG-CHÖ NANG-SI YONG-SHE LA/ Accept my body, wealth and all appearance and existence, নুমিন্মর্কিন্নিন্নিন্নিন্ন্নিন্ন্

LA-ME CHÖ-GI NGÖ-DRUB TSAL-DU SOL/ And grant the supreme, unexcelled accomplishment.





Vajradhara (Skt) Dorje Chang (Tib)





Naropa বু:ই'মা

Marpa Lotsawa অম্মার্কার্ডামা



Milarepa ঐত্যেক্ষতা

Gampopa Dagpo Lhaje শ্বুঅ'र्य'र्य'र्नु म्'र्से' ख्रु'हे।



Phagmo Drupa Dorje Gyalpo धन् स्राह्य स्ट्राह्य स्वाप्तर्थे।

Kyobpa Jigten Sumgon শ্লুন'ম'নেইন্স'ইর'নাধ্যুম'মার্নীর





Root Lama স্কুন্মন্ত্র্

#### Part IV: Guru Yoga

चलिया सुरायदे ह्या वर्ते रही

The fourth uncommon preliminary is the Guru Yoga.

DUN-KHAR SENG-TRI PE-DA NYI-ME TENG/

In front of me, on a lion throne with a seat of lotus, moon and sun

TSA-WE LA-MA KYAB-DAG DOR-JE CHANG/

Is my root Lama, the lord over all, Vajradhara.

RIN-CHEN GYEN-TRAY DOR-DRIL NOL-KYIL SHUG/

He is adorned with jewel ornaments, holds a vajra and bell crossed at the heart, and is seated in the vajra position.

DOR-JE YING-YUM NGÖN-MO DRI-THÖ CHEN/

He is embraced by Vajradhatu mother, blue in color, holding a hooked knife and skullcup,

PE-KYIL YAB-TRIL RIN-CHEN GYEN-GYI DZE/

Sits in the lotus posture, beautified with jewel ornaments,

GYAL-KUN DÜ-PA KU-SHI NGO-WOR SHUG/

Abiding as the actuality of the four kayas, the assembly of all the Victors.

क्षेट.म्री.क.ज.चक्क्टि.सद्य.स.म. ।

CHIG-WÖ CHIG-TENG RIM-GYI THO- TSEG SHUG/ Arranged in a stack, one above another. ব্রহ্মান্স্র্মান্ত্রব্যামন্ত্রির ক্রান্ত্রান্ত্রী।

Recite and count the following:

🔻 र्ययः स्वास्या । भ्राम्बद्धः र्यरः सुग ।

PAL-DEN LA-MA/ KU-SHIE WANG-CHUG/ Glorious Lama, Lord of the four Buddhas bodies,

र्यामास्याय पर्योत । जित्मा ग्रीमाईमा क्रिया

DAG-PO KA-GYU/ YONG-KYI TSUG-GYEN/ Crown-jewel of the entire Dagpo Kagyu, বর্নু নেই বিশ্বমা বিশ্বমার্শ্বমা

DRO-WAY DE-PON/ DAM-PAY LAM-TON/ Leader of living beings, who shows the ultimate path, ধুনামাইন মনে নেব্যা ক্লিমানন ক্লিমান্ত

THUG-JEI NGA-DAG/ GYAL-WAY GYAL-TSHAB/ Lord of Compassion, the regent of the Victorious One,

# यगदः देव त्त्व द्वा । श्रेंव यः त्त्व से ।

KA-DRIN DA-DREL/ TON-PA DA-ME/

Kind beyond peer, incomparable teacher,

DOR-JE CHANG-WANG/ GON-PO DRI-GUNG-PA CHEN-PO KHYEN-NO/

Vajradhara, protector, great Drikungpa, please hear my prayer.

SOL-WA DEB-SO/THUG-JE ZIG-SHIG/

I pray to you. Please look at me with compassion.

JYIN-GYI LOB-SHIG/ NGÖ-DRUB NAM-NYI/

Please grant me the blessings. Please grant me the two actual accomplishments now.

DA-TA TSOL-CHIG/ DON-NYI LHUN-DRUB/ DRE-BU TSOL-CHIG//

Please bestow the fruit of the effortless establishment of the two purposes.

शवर चर्मैरे.तयु.धे.श.रेशश्रात्रश्रात्रश्रायेशाश्रम् वृशायेशास्याच्याः चर्ष्यः वार्ट्यः हे.ह.तकर वरावर्त्रश्राता

हेट दे वहें ब की शार्य प्रमुख्य के प्राप्त की

Then beginning from the top, the lineage Lamas dissolve one into the next, finally being absorbed into my root Lama in the form of Vajradhara. Then, receive the samadhi empowerment.

चुःसदः न्ययः सम्बन्धः मुम्यानः मान्ये नः यस्। ।

LA-ME TREL-DRIN THUG-KA TE-WA LE/ From the forehead, throat, heart and navel of the Lama

<u> २७१२:२४२:४४२:४५:५५:५५४:घ५वा:४५:७)</u>। ।

KAR-MAR THING-SER WÖ TRÖ DAG-NYI KYI/ White, red, blue and yellow lights radiate

योष्याय विस्वित्रास्यार्थित्य विस्वित्रास्य वित्र

NAY-SHI THIM-PAY WANG-SHI DZOG-PAR THOB/ And dissolve into my four places. I thereby completely receive the four empowerments.

ख़ॖॺॱॸॻॱऄॸॱॻऻॺॖय़ॱॿॣॏॸॱॻऻॸॖऀॺॱॸॻॱॎक़ॻऻॺॱॿॗॗॸॺऻॎ

LÜ-NGAG YI-SUM DRIB-NYI BAG-CHAG JYANG/ The body, speech, and mind; two obscurations; and the habitual tendencies are purified.

वर्चम.ये.भे.चबु.चीय.वीम.यार्शु.च्.लट.। ।

DRE-BU KU-SHI DRUB-CHAY TSA-WA YANG/ The four resultant kayas are achieved.

# वें न (ब्रु: सन: मी: श्रीव: अर्ज अरा श्री अरा परी: श्रेन्।

WÖ-SHU RANG-GI MIN-TSHAM THIM-PE MÖ/ Then, the central figure melts into light and dissolves into my forehead.

वन्यान्दरः सः सः संस्ति निर्देशस्य निर्देश

DAG-DANG LA-MA NGO-WO YER-ME TA/
I view myself and the Lama as inseparable in actuality.

#### The Fivefold Mahamudra Practice

The special preliminaries: the meditations of love, compassion and bodhicitta.

MA-GYUR DRO-NAM DE-WA CHOG-DEN SHING/ In order that all beings who have been my mothers may have unsurpassable happiness,

DUG-NGEL DREL-TE CHANG-CHUB THOB-CHE CHIR/be free from suffering, and attain enlightenment;

MON-JUG CHANG-CHUB SEM-KYI GYÜ-LAN-NAY/ I have moistened my mental continuum with aspiring and action Bodhicitta,

DRO-KUN SI-PE TSHO-LAY DREL-WAR CHA/ and will liberate all beings from the ocean of existence.



#### Part 2: Yidam Practice

After having received the empowerment for the developing stage of the yidam practice, and having finished the preliminary service, now the actual practice begins.

#### **Arising Stage**

NÖ-CHÜ RANG-SHIN NGO-WO ZÖ-MA NAY/

Since beginningless time, the actual nature of the world and the beings therein is empty.

TONG-SHING DE-NYI NGANG-LAY DOR-JE YI/

From this fundamental state arises

SA-SHI RA-GUR ME-PUNG DANG-CHE PA/

The vajra ground, fence, and tent in the midst of blazing fire.

SUNG-WE GUR-KHANG KHO-LAG YANG-PE NANG/

Within the vast celestial palace of protection

LHUN-PÖ TENG-DU PE-NYI JIG-DÜ KYI/

Is Mount Meru, above which, on a seat of lotus, sun, Jigje and Dutsenma,

# ग्रन्तः ब्रेटः स्टः हेनः क्ष्रनः देगाः हेः दःगा

DAN-TENG RANG-NYI KE-CHIG HE-RU KA/ I instantaneously arise as Heruka.

THING-NAG DOR-DRIL DZIN-KHYÜ GAR-GUÍI NYAM/ Heruka is of dark blue color, holding a vajra and bell in the embracing mudra. and displays the nine expressions of dance.

THOR-TSUG NOR- BU GYA-TRAM DA-CHE TRAY/
The top knot on the crown of my head is adorned with a wish-fulfilling

jewel, a double vajra, and a crescent moon,

THÖ-PA KAM-LON GYEN-DRUG TAG-SHAM LUB/ With dried skulls and fresh heads, the six ornaments, and a lower garment of tiger skin,

SHAB-NYI YAY-KYANG YON-KUM TSHEN-PE BAR/ Standing with my right leg outstretched and left leg slightly bent, radiating the major and minor marks of the Buddha.

PANG-DU DOR-JE NAL-JYOR MAR-MO NI/ On the lap is the red Vajrayogini,

DRI-THÖ DZIN-CHING YAY-KUM YON-KYANG TRIL/ Holding a hooked knife and skullcup. Her left leg is straight and her right leg enfolds Heruka.

CHAG-GYA NGA-DANG THÖ-DUM GYEN-TRENG DZAY/ Adorned with the five symbols, and a garland of skulls.

YAB-YUM NAY-SUM KHOR-LO PE-MA DANG/ In the three special places of Heruka Yab-Yum are a wheel with a white OM

NA-TSHOG DOR-JE TE-WAR OM-AH HUNG/ a lotus with a red AH , a double vajra with a blue HUNG .

KAR-MAR THING-TSHEN ME-LONG SHUG-PAR GYUR/ The Yidam stands in the midst of blazing fire.



## र्भे। बेशयनरानवे कु: ५८: नरुश

#### PHEM/

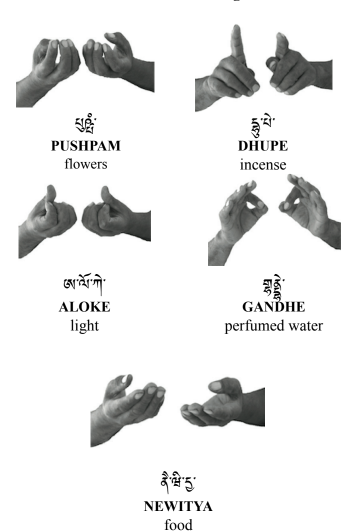
"Phem" with the blazing mudra.

THUG-SOG WÖ-KYI RANG-DRA YE-SHAY PA/ Rays of light from the heart center invite the wisdom beings, identical to Heruka,

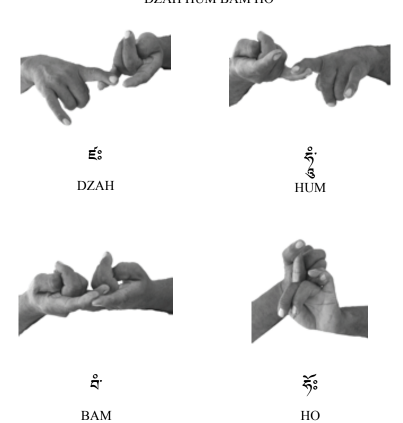
WANG-LHA RIG-NGA YUM-CHAY CHEN-DRANG GYUR/ And the empowerment deities of the five Buddha Families, Yab and Yum

OM BAZRA PUSHPAM/ DHUPAM/ ALOKAM/ GHANDE/ NEWIDYA PRATITSA HUNG/

## **The Outer Offerings**



కు క్ష్మీ స్త్రీస్తో DZAH HUM BAM HO



# अर्केन् रहेर 'र्ह्ड' वै' र्नेः रूप नुस केंग् परा ।

CHÖ-CHING DZA-HUNG BAM-HÖ DAM-TSHIG PAR/I offer. DZA HUNG BAM HOH, the wisdom beings

थे:विश्वः झुर्केवाशः वाहेशःशुः शेटः वैशः वेटः। ।

YE-SHAY LHA-TSHOG NYI-SU ME-THIM SHING/ Dissolve nondually into the commitment beings.

नवर ख़राला है हिश्च हा भी वीशा

WANG-LHAR A-BHI KHIN-TSA TU-MAM GYI/ When I supplicate ABHISHIKTA TU MAM to the empowerment deities,

योश्रायायम्याक्षेत्र्याय वटायुद्राध्य प्रथा ।

SOL-WA TAB-TSHE BUM-SANG CHÜ-DEN PAY/ With the long-live vase, they fill my body through the crown of my head

शु र्वर-द्यदःवस्नुर-तुस्र-सुर्थ-सुर्थ-वाद-स्रे। ।

CHI-WOR WANG-KUR BUM-CHÜ LÜ-KHANG TE/With water from the empowerment vase.

इ.स.र्येय.स्ट.क्रेय.स.यर्थ्य.पष्ट्रीज.जन्ना ।

DRI-MA KUN-DANG LHAG-MA TSUG-KHYIL LAY/
Thus all impurities are removed. Overflowing from the crown

YAB-LA MI-KYÖ YUM-LA NAM-NANG GI/

Arise Akshobhya above Yab, and Vairochana above the Yum, ornamenting the head.

U-GYAN WANG-LHA RANG-LA THIM-PAR GYUR/

The empowerment deities dissolve into me.

ৰিম'নামঅ'ঐনাম'মম'ন্ত্রনম'ইম।

Thus I clearly visualize. Then

NÖ-CHÜ YI-DAM LHA-YI TEN-TEN PA/

The world and the beings are the Mandala and Yidam.

PHUNG-KHAM KYE-CHE CHI-NANG MA-LU PA/

The skandhas, dhatus and ayatanas and all outer and inner phenomena, without exception

DÖ-NAY DEN-SUM LHA-YI NGO-WOR DAG/

Since beginningless time have been pure in the actuality of the deity, the three seats

DE-CHIR CHÖ-MIN YONG-DRUB HE-RU KE/

Therefore, I am the unfabricated and perfectly established,

RANG-SHIN GYUR-WA ME-PA NGA-NYI DO/

Unchanging nature of Heruka.

Mantra Recitation

After remaining accordingly in the developing stage of the three characteristics, I visualize the following:

RANG-LHAY THUG-KAR NYI-TENG HUNG-THING TAR/
In the heart of myself, the Yidam, on a sun disk, stands a blue HUNG

NGAG-TRENG YON-KHOR SAL-LAY NGAG-KYI TSHOG/ Encircled by the mantra turning to the left. From the mantra,

RIM-PAR TRÖ-WA U-ME LAM-GYÜ NAY/

A string of radiant syllables descends one after another through the pathway of the central channel of Heruka,

SANG-WA NAY-THON YUM-GYI PE-MAR BAB/ Emanating from his secret place and entering the lotus of the Yum.

DE-YI DHU-TI NANG-GYÜ SHEL-NAY THON/

Rising through her central channel, the string of syllables emerge from her mouth,

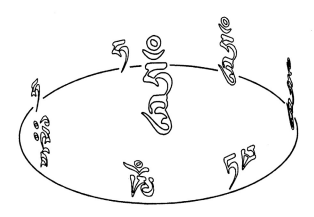
RANG-GI SHAL-SHUG NYING-GAR KHOR-WAR GYUR/ Enters the mouth of the Yab and circles in the heart center. সন্ধ্যান্ত্ৰী মুনামাৰী

These are the mantras to be recited. First, the seven syllables of the inner essence of Heruka.

#### OM HRI HA HA HUNG HUNG PHET

Next, the syllables of the inner essence of the consort.

OM SARVA BUDDHA DAKINIYE BAZRA WARNANIYE HUNG HUNG PHET



Completion Stage

Finally the dissolution of the visualization.

RANG-GI THUG-SOG HUNG-LAY WÖ-TRÖ PAY/

Light radiates from the HUNG syllable at the heart center,

NÖ-CHÜ KYIL-KHOR LHAR-CHAY WÖ-DU SHU/ Thereby melting the mandala and the deities into light.

SUNG-KHOR LA-THIM DE-YANG YUM-LA THIM/
The light melts the protection mandala which, in turn, is absorbed into
the Yum

YUM-YANG YAB-THIM YAB-KYANG THUG-SOG LA/ The Yum dissolves into the Yab, who dissolves into the HUNG in the heart center.

HUNG-YANG SHAB-KYU NAY-RIM NA-DAR DU/ The HUNG syllable dissolves from the bottom into the Nada.

DE-YANG MIG-ME TRE DREL NGANG-DU SHAG/

It dissolves and abides in the state of simplicity.





## Part 3: the Four Kayas Guru Yoga A. The Practice of the Nirmanakaya

मुः अः श्रु नत्ते श्रुवायः ययः नदः र्यः श्रुवाः श्रु श्रुवायः द्री

The first part of the practice of the four kayas of the Lama is the practice of the Nirmanakaya.

TSA-WE LA-MA CHOM-DEN TEN-PE DAG/

To the space in front of me, I invite the root Lama, the exalted lord of the teachings,

DÜ-SUM SANG-GYAY CHANG-CHUB SEM-PA DANG/ The Buddhas of the three times and the Bodhisattvas.

GYÜ-PE TSHOG-CHAY KHA-LA CHEN-DRANG TE/Together with the assembly of the lineage Lamas.

SENG-GI PE-MA NYI-MA DA-WE DEN/ On a lion throne with a lotus, sun and moon disk

SANG-GYAY ROL-PE NAM-PAR SHUG-PAR GYUR/ abides the Lama in the form of Buddha Shakyamuni.

The seven-limb prayer অৱ'মবা'ন্5ুৱ'ম'ন্5ুম'ন'রী

धुवा वर्षया व दरास्र से दे हैं दाव वा मार्ग राज्या ।

CHAG-TSHAL WA-DANG CHÖ-CHING SHAG-PA DANG/ By homage, offering, confessing

ह्रिशःशुःधः स्टर्शः नह्मुतः विदः मर्शेतः नः धौ

JE-SU YI-RANG KUL-SHING SOL-WA YI/ Rejoicing, requesting beseeching,

नियो मा खुर बन मन्या यो या छै मययाया या ।

GE-WA CHUNG-ZE DAG-GI CHI-SAG PA/ The small merit which I have gathered ঘুমান্ড ইন্মান্থ মন্ত্রী ক্রম্মান্তর্

THAM-CHE DZOK-PAY JYANG-CHUB CHIR-NGO-O/ I share for the Buddhahood of all.

**Praise** 

वयसःशयसः वैयोशः हेसः वैयोदः रूयोशः शुः वर्षेटमा ।

THAB-KHAY THUG-JE SHA-KYA RIG-SU TRUNG/ Skillful compassionate one born into the family of Shakyas,

म्बरम्भित्रास्त्रीत्रास्त्रम्युः मुद्रम्य स्त्रीत्रास्त्रम्य

SHEN-GYI MI-THUB DÜ-KYI PUNG-JOM PA/ You conquered the hordes of Maras, which others could not.

योश्रेरक्षे क्षेत्र में क्षेत्र चेर चहेर मदे हैं।

SER-GYI LHUN-PO TA-BUR JI-PE KU/
Your body is splendid like a mountain of gold.

'वैश्वेष:श्वेष:स्राह्मित:तास्यावर्षयःवर्ध्वा

SHAY-KYA GYAL-PO KHYÖ-LA CHAG-TSHAL TÖ/ I prostrate to and praise you, King of the Shakyas.

म्रस्य मर्थम मी मर्थय यहेनस है।

The supplication which is to be recited and counted:

र्थः योश्रं अ.ची.श्रं रशः भीशः वश्रं १.वी.भी.योश्रं र.वीयशः श्रेशः त.धेर.कीथः वीयः

क्रियः करः स्रोरः तर्द्वः त्र्यं राष्ट्रः त्राचीः याहे रः दुः च्रीरः या याद्याः दरायायायायायायायायायायायायायाया

અવ્યાયવે તુષા દ્વાખે દ્વાસુષ્ઠા ક્રુચા યમ દ્વા

क्षान्नु सन्देव में के भ्रुपाश्चर द्युवाश न्र न्तु मस्ये प्रमासहन नुपार्थिय।

DÜ-SUM-GYI SANG-GYAY THAM-CHAY-KYI KU-SUNG-THUG NYAM-PA NYI LHUN-DRUB GYUN CHE-ME-PE YON-TEN-GYI TER-DU GYUR-PA/ DAG-DANG KHAM-SUM-GYI THA-MAL-PE LU-NGAG-YI-SUM NAM-PAR-DAG NAY LA-MA RIN-PO-CHE KU-SUNG-THUG DANG YER-ME PAR DZE-DU-SOL/ Please completely purify the ordinary body, speech and mind of all sentient beings of the three realms, including myself; making them undifferentiated from the exalted body, speech and mind of the precious Lama, thus transforming them into the treasure of uninterrupted, spontaneously accomplished qualities equal to the body, speech and mind of the all the Buddhas of the three times.



# B. The Practice of the Sambhogakaya নান্ত্রমান মিন্মান্ত্রমান্ত্রমান কর্মান ক্রামান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান ক্রামান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান ক্রামান ক্রামান ক্রামান ক্রামান ক্রামান কর্মান ক্রামান ক্রামান ক্রামান ক্রামান ক্রামান ক্রা

Second is the practice of the Sambhogakaya.

DE-NAY NAM-KHAR TRUL-PE LHA-TSHOG NAM/

Now the assembly of deities who have manifested in the space before me

DAG-NYI LA-TIM YI-DAM KUR-GYUR TE/Will melt into me, transforming me into the Yidam.

THUG-KYI KYIL-KHOR CHU-KYE NAM-GYAY-SHING/ In the heart mandala blossoms a lotus

NYI-MA DA-WA ROL-PE DAN-TENG DU/With the seat of sun and moon.

YI-SHIN NOR-BU LA-MA DAM-PE KU/ Upon it abides the body of the holy Lama, the wish-fulfilling jewel,

NAM-PAR NANG-DZE WÖ-ZER RAB-BAR WA/ In the form of Buddha Vairochana brilliantly radiating rays of light.

# ने निन मान्यामायुक्ष निः त्तु सिन्दा ।

#### DE-NYI NAY-SUM NYI-DA PE-MAY TENG/

Upon a moon in his forehead center, upon a lotus in his throat center, and upon a sun in his heart center,

#### KU-SUNG THUG-KYI DE-NYI SUM-KÖ LA/

I visualize the syllables OM AH HUNG, the suchness of body, speech and mind.

DRE-BU LAY-JYUNG ZAG-ME WÖ-ZER GYI/

From the fruit radiates undefiled light

## KHAM-SUM NAM-DAG YER-ME KU-THOB NAY/

Through which the beings of the three realms of existence attain the complete purity of the body, inseparable from the Buddha.

## DE-NYI LA-THIM WÖ-KYI KYIL-KHOR DU/

Then all is absorbed and becomes inseparable into the mandala of light.

MI-DREL TING-DZIN KUL-CHE SANG-NGAG DZÖ/

I recite the secret mantra with meditative absorbtion.

## ब्रि:चुवे:सर्द्र-स्याराःश्वेद:द्वेव:दी

The concentrated essence name mantra which is to be recited.

OM AH GURU BAZRA DRIK RATNA SHRI RATNA KARMA MAHA MUDRA SIDDHI PHALA HUNG/



## C. The Practice of the Dharmakaya

Third is the practice of the Dharmakaya.

RANG-DUN SENG-TRI PE-MA NYI-DE TENG/ In front of myself on a lion throne with lotus, sun and moon

TSA-WE LA-MA RIG-DRUG DOR-JE CHANG/ Is the root Lama, the Vajradhara of the sixth family.

#### KU-DOG NGO-SANG CHAG-NYI DOR-DRIL NOL/

The color of his body is sky-blue and he has two arms. He holds a vajra and bell crossed at the heart

## DOR-KYIL RIN-CHEN GYEN-TRAY TSHEN-PE DZOG/

And is seated in the vajra position. He is adorned with jewels and has the perfect major and minor marks of a Buddha.

DE-LA NGA-DEN GYÜ-PE LA-MA NAM/

The Lamas of the fivefold path surround him,

TRIN-GYI PHUNG-PO TIB-TAR KOR-WAR GYUR/Gathered like billowing clouds.

The Outer, Inner, and Secret Suchness offerings. धुःदरः गुरुरः परितृष्टे अर्केन् धः दे।

# रमयःस्वास्यःस्यास्यास्यान्त्रेषाःया ।

PEL-DEN LA-MA KU-SHI WANG-CHUG LA/Glorious Lama, Lord of the four kayas,

यन्याःसुरुष्टमाःस्येनःस्रुःद्यन्याब्दःयासुरुषःस्री। ।

DAG-LÜ NGAG-YI CHI-NANG SHEN-SUM GYI/
I offer my body, speech, mind; the outer, inner, and other offerings,
১২মান্স্বান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্ব্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত

NGÖ-POR DRUB-GU CHÖ-PE DZAY-SU BUL/And all existence as an offering.

अर्केन्'चु'अर्केन्'चुेन्'अर्केन्'यदे'स्ट'म्बेन्'याङेग्

CHÖ-CHA CHÖ-CHE CHÖ-PE RANG-SHIN CHIG/ These offerings, the one who offers, and the act of offering are of one nature;

अवतःत्र्यः र्रे अह्रअः केत्रः येदः त्रत्यः यमाशः ग्री। ।

THA-DREL RO-NYAM CHEN-POR BUL-LAG KYI/ I make the offerings in the great, one-taste state, free from the extremes.

नुः र्रेल न्वल नवे नर्रे अन्तुन नर्रुक नुः नर्वेक।

CHA-TSOL DREL-WE NGO-DRUB TSEL-DU SOL/ Please bestow the attainment of the nature of effortlessness. Supplication ব্যুহম'নার্মন'্কুর'নার্মম'নেইনম'রী

Recite and count the supplication.

DOR-JE CHANG-WANG TIL-LI NA-RO DANG/ Great Vajradhara, Tilopa, Naropa,

अर.श्रे.ट्रेयोद्य.स्.स्या.ची.यह्या.ध्रेय.त्राची्या ।

MAR-MI DAG-PO PHAG-DRU JIG-TEN GON/ Marpa, Milarepa, Gampopa, Phagmodrupa, Jigten Sumgon.

चगाय:द्रेब:माशुक्ष:सृब:सु:चवे:त्वु:क्षवेका ।

KA-DRIN SUM-DEN TSA-WE LA-MAY SHAB/ To the feet of the Root Lama, who possesses the three kindnesses;

इन्तर्कुनः स्रायाधान्यार्क्यः सुरित्या ।

TSA-GYÜ LA-MA YI-DAM CHÖ-KYONG LA/ And to all the Root and Lineage Lamas, Yidam Deities and Dharma Guardians,

मार्श्यायायदीवश्रार्श्यायद्गामुद्दुन् ग्रीक् म्रीका में विश्वार्थे।

SOL-WA DEB-SO DAG-GYÜ JYIN-GYI LOB/ I supplicate to you. Please grant your blessing to my mind stream.

## D. The Practice of the Svabhavikakaya

नवि'स'र्रे'र्वि'हेर्'सु'नसुन'स'दे।

Fourth is the practice of the Svabhavikakaya.

द्ये दुः गुर्वे हॅं च ह्या अदे भुग्वा शुर्या थी

CHI-RU KUN-DZOB LA-MA KU-SUM PO/

The three kayas of the Lama are the outer, relative truth.

र्देव:न्य:मर:श्रेयशः त्यःयदे:मर:सुव्य:यन्रह्यः

DON-DAM RANG-SEM LA-ME RANG-TSEL DANG/ The ultimate truth is the self-manifested Lama, my own mind.

त्तु<sup>ॱ</sup>सॱम्दःशेसशःश्वरशःकुशःन्द्वेमःसेन्। ।

LA-MA RANG-SEM SANG-GYAY YER-ME PE/ The Lama, my own mind and the Buddha are inseparable,

रॅ'चॅ'क्रेन'क्सुवे'र्स्वायर'वकर'चुर'र्हे। ।

NGO-WO NYI-KU ROL-PAR CHAR-GYUR TO/ The arising manifestation of the Svabhavikakaya. Recitation

Thus recite and count.

NA-MO NANG-SI NAM-DAG-GI LA-MA LA/

Homage to the Lama of the complete purity of appearance-existence,

NANG-SI SHI-SHENG-SU CHÖ-PA BUL/

I make offerings arising from the ground, appearance-existence.

KHAM-SUM YONG-DROL-DU SOL-WA DEB/

I supplicate the one who completely liberates the three worlds.

KHOR-WA DONG-TRUG-SU JYIN-GYI-LOB/

Please grant the blessing to completely empty samsara.

#### Part 4: The Practice of Mahamudra

र्देशःम्बेश्वमःकुःकेषः धंनक्षेत्रः धन्ने। यमा विराधमा म्बेशः भूमः विमानस्य पर्देतः द्वाने।

The actual practice, the meditation of Mahamudra. Having received the Lamas instructions, recite the following:

रदःश्रेयशःदात्तुवःयश्यःयः यश्चरःश्चेंदः। ।

RANG-SEM TRUL-PAY MA-LE SO-MA KYONG/ Maintain the fresh mind uncorrupted by delusion.

स्वायः स्टाववशः स्टायशः र्त्ते व्रुशः ग्री

LHUG-PA RANG-BAB NGANG LAY LO-CHAY KYI/ Abandon, into the far distance, the mental fabrication

वर्डराययावर्स्यातुः र्स्वेयातुन् देरानु र्सेरया

CHÖ-MAY GOM-CHA GOM-CHE RING-DU PONG/
of meditating and meditator, far from the relaxed and self-settled state,
সম্ভ্রামান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্র-মান্ত্

GOM-ME YENG-ME THA-MEL SHE-PA NYI/
The state of ordinary awareness (the natural state of the mind) is undistracted non-meditation.

रे देवाश वहें ब वह र द्वावा सुव अहस है श सेवाश ।

RE-DOG DZIN-TANG GAG-DRUB NYAM-JE SOG/ I will abide free of gathering and separating, in the state of the inseparability of rejection and acceptance,

<u> न्द्येस्योनःस्टर्तःत्र्तःत्र्वत्यःयोनःसरःमाल्या</u>

YER-ME NGANG-DU DU-DREL ME-PAR SHAG/

Grasping and releasing, abandonment and accomplishment, meditative and post-meditative phase, and so forth.

#### Part 5: The Practice of Dedication

ৼ ৼয়য়য়ৄ৾য়য়য়য়ৢয়য়ঢ়য়য়য়ৢ

Finally, the seal with the dedication:

नन्मान्दरः वर्षेरः वद्यागात्रः ग्रीयः द्यागासुयः द्या

DAG-DANG KHOR-DAY KUN-GYI DUE-SUM DU/ All virtue gathered by all beings in samsara and nirvana, including myself,

चर्यवार्थः ५८: ४८: चत्रेत्रः इसः ५वा देवा वस्त्रार्थः ५वी ।

SAG-DANG RANG-SHIN NAM-DAG RIG-KHAM GE/And in the naturally perfect innate virtue,

अक्रेशःश्रायक्ताः याद्याः यात्त्राः वर्षे वात्राप्ताः ।

CHI-SO TSHEL-GANG MA-GYUR DRO-WA KUN/
I dedicate so that all mother sentient beings

मूर्यात्रम्भूम् वर्षे म्यास्य स्वार्थितः स्वार्थितः वर्षे ।

SI-LAY NYUR-THAR DZOG-CHANG THOG-CHIR NGO/ May achieve rapid liberation from samsara and complete enlightenment.

#### Recitation:

### বব্বাব্দেরের্মার্মমার্ড্রানীকা

DAK-DANG KHOR-DAY THAM-CHAY KYI/ By the virtues collected in the

तुषासुष्ठाः तुः नवाम्यायः पः तृहः ।

YÖ-PAY GE-WAY TSA-WA DI/ And by the innate root of virtue, অবুসা'বুহ'মীঝ্যা'ডব্'ঘ্যাম্য'ডব্'

DAG-DANG SEM-CHEN THAM-CHAY
May I and all sentient beings

શુંર-તુ-નુ-ત્ર-ત્રોન-તા-ખદ-નુન-તર્મ દ્વાયા-પત્ર-નુદ-તુન

NYUR-DU LA-NA ME-PA YANG-DAG-PAR DZOG-PAY JYANG-CHUB Quickly attain unsurpassed, perfect,

रेक्'र्ये'क्रे'र्घ्वायर चुर रेवा

RIN-PO-CHE THOB-PAR GYUR-CHIG// Complete and precious Enlightenment.

#### **Ending Mantras**

नन्गानीका बुदाय ने त्यानक्षेत्र मानका महिला मिली का निर्मा प्रित प्राप्त स्त्री प्राप्त स्त्री स्त्री स्त्री स

चःवर्ने ख़ूमाः पवे ख़ूः अर्केमा ख्रिनः वः वत्वः चरः वत्रीवे

DAG-GI THUN-DI-LA NYEN-DRANG GYA-TONG-TRI-SOGTON-PAY GE-WE TSA-WA-DI LHAG-PAY-LHA CHOG KYE-LA BUL-WAR GYI-O/

I make offering to you, the supreme special deity, of this root virtue, the recitation of the mantra, a hundred, thousand or ten thousand times in this session

<u> ने सुवा नवे अञ्चावा नहेन न सार्थे असा उन विस्ता उन ग्री नें न नु नन्या गीरा वर्षित्र</u>

यः व्यान्त्रोत्। द्रायाः प्रदेशयम् क्षेत्राचा क्षेत्राचयाः क्यायः त्रात्राच्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व

#### 541.4.25.1

DE BUL-WAY THU-LA TEN-NE SEM-CHEN THAM-CHE-KYI DON-DU DAG-GI KHOR-WA THOG-ME-NE DA-TAY BAR-GYI DRIB-NYI BAG-CHAG DANG-CHE-PA JYANG-ZHING DAG-PA DANG/

अर्केमार्देहि यहें द्र पदे में यथर द्यु र्योर यथे द्र यथा हु या या विदे रिका मून राष्ट्र

## क्षेत्रनुः त्युवः धरः अर्दत्रनुः वार्शेत्य।

CHOG DOR-JE DZIN-PAY GO-PHANG THUN-MONG TRIN-LE NAM-ZHI NGO-DRUB DA-TA NYID-DU DRUB-PAR DZE-DU SOL/

Through the power of this offering, to benefit sentient beings, I pray that I may cleanse and purify the two veils, the habitual tendencies, and

so forth, from beginningless samsara until now, and accomplish at this time the realization of ordinary and four enlightened activities of the state of the supreme Vajra Holder.

न्ग्रेन् सर्क्रमा मासुस्र ही नगाय मनेन सम्हेन स्थाननेन सम्बन्धार स्थाननेन सम्बन्धार

ইযা

KON-CHOK SUM-GYI KA-DEN-PA CHEN-POY DI DRUB-PAR GYUR-CIG

May the great truthful speech of the Three Jewels accomplish this truth.

ॵ॔॔ऀऀऀऀॱइ<sub>स</sub>ॱड़ऀॱड़ॱय़ॱॾॣॱॸॱड़ऀॱड़ॖॾॖॆॱॸॣॾॱय़॒ॱगॱॸऀ॔ॱड़ॖॱॸॱॸॸऻ

OM YE DHARMA HE-TU PRA-BHÃ-WA HE-TUN-TE KHÃN TA-THÃ-GA-TO HYA-WA-DAT/

<u> हे दिश्च भें के में इस्से भें वृत्ते या कृष्य या का भें कृष्ट्रा</u>

TE-KHÃNY-TSA YO NI-RO-DHA E-WAM WÃ-DI MA-HÃ SHRA-MA-NA YE SWÃ-HÃ/ (3X)

५.२.वी नक्षेत्रीसलसर्मेइनेस्

TAD-YA-THA/ PANY-TSA GRI-WA A-WA-BO-HA-NI SWA-HA/ অঁ' হ্ৰ'হ্ৰ'হ্ৰ'ষ্ট্ৰ'ম্বি'ষুহু|

OM HA-NU BHA-SHA BHA-RA HRI-DA-YA SWA-HA/

ชั้งรู นิรูนิกสรุ นิชูรู า จสาๆผูม OM DHA-RE DHA-RE BAN DHA-RE SWĀ-HĀ/ (3X)

### **Auspicious and Dedication Prayers**

## र्हें हे पकर केंब हिसे बु रें दर।

DOR-JE CHANG-CHEN TIL-LI NA-RO DANG/ Dorje Chang Chen, Tilli, Naro and มหานาสิการ์สาร์สุสานานา

MAR-PA MI-LA CHÖ-JE GAM-PO-PA/ Marpa, Milarepa, Dharma Lord Gampopa ধন্য মানুমান্ত্র মান্ত্র মান্ত মান্ত মান্ত মান্ত্র মান্ত মান্ত্র মান্ত মা

KA-GYU LA-MA NAM-KYI TA-SHI SHOG// May we have the good fortune Of all the Kagyu lamas.

## यर्केन् मुस्रसाय ने प्योसा सम्भाउन् माने माना सारित्र

SO-NAM DI-YI THAM-CHE ZIG-PA NYI/ By this virtue may I overcome The enemy, all defilements র্মিন্বমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রমান্ত্রম

THOB-NE NYE-PAY DRA-NAM PHAM-CHE TE/May I attain the state of omniscience

KYE-GA NA-CHI BA-LONG TRUG-PA YI/

May I liberate all beings from the ocean of existence খ্রীন্মন মন্ত্রী মন্ত্র

SI-PAY TSHO-LEY DRO-WA DROL-WAR SHOG// With the tempestous waves of birth, age, sickness, and death.

### *য়ৢৼॱ*क़ৢয়ॱয়৾য়য়য়৻য়ঌ৾য়৻ৼ৾য়৾ৢঀ

CHANG-CHUB SEM-CHOG RIN-PO CHE/ May precious Bodhicitta মান্ত্ৰীকামান্ত্ৰমকান্ত্ৰীক্ত্ৰমান্ত্ৰিক

MA-KYE PA-NAM KYE-GYUR CHIG/ Arise where it has not been.

क्रुेशयाषुत्रस्यायात्रीत्रायराष्यरा

KYE-PA NYAM-PA ME-PAR YANG/ Where it has, never decrease, শ্বিমান্সিম্ন্ত্রিমান্সম্প্রা

GONG-NE GONG-DU PHEL-WAR SHOG// But grow, higher and higher.

## ষ্-স:श्रु प्रश्न नवर नर मर्शेय न दिन्य।

LA-MA KU-KHAM SANG-WAR SOL-WA DEB/
I pray the Lama has perfect health.

অর্কুনান্ত শ্লাক মন্দ্রনান্ত নিমান্ত নিমান্ত

CHOG-TU KU-TSHE RING-WAR SOL-WA DEB/

I pray the Lama has a long life.

वर्षेत्र'व्यक्ष'द्रमः बिदः क्रुक्ष'यमः वार्केव्य'वः वदेवका

TRIN-LEY DAR-SHING GYE-PAR SOL-WA DEB/ I pray all activities flourish.

ল্ল'ম'ব্হ'বর্ঝ'ব'মব্'মমন্ত্রীর'ল্রীঝ'র্র্র্বঝা

LA-MA-DANG DRAL-WA ME-PAR JYIN-GYI LOB// Bless me to not part from the Lama.

### तह्यान्ययान्यतःर्वेद्याहेःसूर्यसिद्वानान्या

JAM-PAL PA-WÖ JI-TAR KHYEN-PA DANG/ As Hero Manjushri became wise गुरु जुना के जिल्ला के जिल्ला

KUN-TU SANG-PO DE-YANG DE-SHIN TE/ And likewise did Samantabhadra ই'ব্যা'শ্ব'ক্ট্ৰিম'ঝ্ৰ'ব্ব্যান্ত্ৰিব'উহ'।

DE-DAG KUN-GYI JE-SU DAG-LOB CHING/ So I will follow their example বনী'ন'নেই'বনা'ৱমশ'ড্ডব্'মন'দ্,'নমূঁ।

GE-WA DI-DAG THAM-CHE RAB-TU NGO// And share this merit with all beings.

शरशःभीशःभीयाश्वेत्राःचष्ट्रेत्रःसदःच्चित्रःभियत्रःस्टा

SANG-GYE KU-SUM NYE-PAY JYIN-LAB DANG/

By the great blessing of the Buddha Who attained the three Buddha bodies;

क्रॅशक्षेत्रस्य व्याप्त स्वत्ते स्वत्त्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र

CHÖ-NYI MI-GYUR DEN-PAY JYIN-LAB DANG/ By the great blessing of the truth of The unchangeable Dharma-as-such;

न्यो त्नु ब से से हो न त्नु स मदे हो ब स्व न स हो स

GE-DUN MI-CHE DÜ-PAY JYIN-LAB KYI/ By the great blessing of the union Of the indivisible Sangha;

इ.र्फेर.यर्ज्यायध्य श्रीय.जायायीय.तर्प्य

JI-TAR NGÖ-SHIN MON-LAM DRUB-PAR SHOG// So by the sharing of this merit May this aspiration be fulfilled.

বব্বাব্দেরের্মিরের্মান্তর্যুমা

DAK-DANG KHOR-DAY THAM-CHAY KYI/ By the virtues collected in the

र्थःश्रुअःरु:चश्रम्बाशःयःर्रः।

DU-SUM DU-SAG PA-DANG/
Three times by myself and all beings
In all samsara and nirvana,

ल्र्यान्य निष्य स्थान

YÖ-PAY GE-WAY TSA-WA DI/

And by the innate root of virtue, বন্দান্দ নীমনান্তর স্থামনান্তর

NYUR-DU LA-NA ME-PA YANG-DAG-PAR DZOG-PAY JYANG-CHUB Quickly attain unsurpassed, perfect, ইব্ৰ'ম'ক্ট'ৰ্যমেম'ক্সুম'ন্টবা

RIN-PO-CHE THOB-PAR GYUR-CHIG// Complete and precious Enlightenment.

বিষ্যন্ত শুৰ শাৰীশৃষ্ণ শুৰ ষান্ত্ৰিৰ কৰি শুটি ই।

SHE-JA KUN-ZIG KUN-KHYEN CHÖ-KYI JE/ May teachings of the Lord of Dharma Who is omniscient, the Master of দ্বি-বের্থান্ব্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্ত্র্যান্

TEN-DREL NE-LA WANG-THOB DRI-GUNG-PA/ Interdependence, Great Drikungpa, ইব'ক্টব'ব্যথান্ত্ৰী'বশ্বুব'থান্ত্ৰী'ব্যথান্ত্ৰী'ব্যথা

RIN-CHEN PAL-GYI TEN-PA SI-TAY BAR/ Ratna Shri, continue and increase Until the end of the samsara

# यत्र स्रुपः र्वेशः यश्रमः स्रुपः यशः यहेत् स्रुपः देवा

SHE-DRUB THÖ-SAM GOM-PEY ZIN-GYUR CHIG// Through hearing, studying, practicing, Contemplation and meditation. Sarva Mangalam. ट्योट्र्। ।।

प्राचीर वर्षे वर्षे

This text was requested by Dunchu Tulku Pema Kunchog Trinley Wangpo for the sake of those who wish to practice the complete path, but do not have the time to do the three-year retreat in accordance with the strict tradition of the fivefold path of Mahamudra. Completed on the twenty-first day of the eleventh month of the water serpent year (1992), it was composed by one blessed with the name of the victorious Drikungpa, Konchog Tendzin Kunzang Trinley Lhundrub in the intervals between meditation, praying to the lineage Lamas and condensing their teachings. MANGALAM

This translation was adapted from the translation by Jan-Ulrich Sobisch which was completed at Drikung Kagyu Institute on the third of November, under the guidance of the author, His Holiness the Drikung Kyabgon Chetsang Rinpoche. The first edition was edited by Ari Kiev.

This translation was adapted by Ngakpa Konchok Wangdu, under the supervision of Drupon Samten Rinpoche, who provided oral commentary on the text. By the virtue of this work may all beings be firmly established on the path of liberation.